
Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 92

COISAS, GESTOS E TRAJETOS DE UMA CLÍNICA EM REDE: 
ALGUMAS CONTRIBUIÇÕES DE FERNAND DELIGNY

Lorena Martha Roberto1

Adriana Barin de Azevedo2

Guillaume Sibertin-Blanc3

Resumo: Este artigo investiga de que modo a superfície de um lugar pode sustentar práticas de 
uma clínica em rede, sublinhando a importância de cuidar do espaço – entendido, na terminologia 
de Fernand Deligny, como território, nó de existências – sobretudo ao acompanhar modos de vida 
historicamente marginalizados e atravessados por processos de psiquiatrização. A proposta central 
é fazer ver como se engendra, nas práticas, uma atenção às coisas – objetos, gestos e trajetos – que, 
em cada lugar, formam repères (pontos de rastreio) entrelaçados, capazes de sustentar os corpos no 
espaço. Nessa perspectiva, realiza-se um sobrevoo por certos conceitos de Deligny que permitem 
pensar com as situações, sem a pretensão de explicá-las. Como metodologia de pesquisa, o estudo 
entrecruza algumas cenas descritas por aqueles que conviveram com crianças autistas nas aires de 
séjour (áreas de convivência) das Cévennes e duas narrativas contemporâneas, escritas em contextos 
distintos: uma em uma instituição de acolhimento de crianças e adolescentes e outra em um serviço 
de atenção psicossocial. Pensar com Deligny contribui, assim, para a construção de uma clínica 
que tensiona continuamente tanto a lógica moderna da doença mental quanto a lógica atual do 
transtorno, abrindo espaço para uma escuta dos trajetos e, especialmente, para a possibilidade de 
percorrê-los em conjunto. 

Palavras-chave: pontos de rastreio; clínica em rede; território; Fernand Deligny.

1	 Psicóloga pela Universidade Federal de São Paulo e pós graduada em filosofia pela Universidade 
Paris 8 – Vincennes Saint-Denis. 

2	 Doutora em Psicologia Clínica pela PUCSP e professora Adjunta do curso de Psicologia da 
Universidade Estadual de Maringá.

3	 Professor de filosofia na Universidade Paris 8 – Vincennes Saint-Denis e co-diretor do Laboratório 
de estudos e de pesquisas sobre as Lógicas Contemporâneas da Filosofia (LLCP EA-4008 | 
Université Paris 8). 

Ensino  ·  Humanidades
Revista Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, 2025. ISSN 1983-0378

DOI: https://doi.org/10.22410/issn.1983-0378.v46i3a2025.4337
https://www.univates.br/revistas

-- Artigo recebido em 29/10/2025. Aceito em 17/11/2025. --



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 93

DE CHOSES, DES GESTES ET DES TRAJETS D’UNE CLINIQUE 
EN RÉSEAU: QUELQUES CONTRIBUTIONS DE FERNAND 

DELIGNY

Résumé: Cet article interroge la manière dont la surface d’un lieu peut soutenir les pratiques d’une 
clinique en réseau, en soulignant l’importance de veiller à l’espace – conçu, dans la perspective de 
Fernand Deligny, comme un territoire, un nœud d’existences – notamment dans l’accompagnement de 
modes de vie historiquement marginalisés et traversés par des processus de psychiatrisation. L’enjeu 
central consiste à faire voir comment s’engendre, dans les pratiques, une attention aux choses – objets, 
gestes et trajets – qui, en chaque lieu, forment des repères enchevêtrés, capables de soutenir les corps 
dans l’espace. Dans cette perspective, s’élabore un survol de certains concepts deligniens, permettant 
de penser avec les situations sans prétendre les expliquer. Sur le plan méthodologique, l’étude croise 
des scènes issues des aires de séjour cévenoles, décrites par ceux qui ont vécu auprès d’enfants autistes, 
avec deux narrations contemporaines rédigées dans des contextes distincts: l’une au sein d’une 
institution d’accueil pour enfants et adolescents, l’autre dans un service d’accompagnement médico-
social. Penser avec Deligny contribue ainsi à la construction d’une clinique qui met continuellement 
à l’épreuve, à la fois, la logique moderne de la maladie mentale et la logique actuelle du trouble, 
ouvrant un espace d’écoute des trajets et, surtout, la possibilité de les parcourir ensemble.

Mots-clés: repères; clinique en réseau; territoire; Fernand Deligny.

1 INTRODUÇÃO

Na volta, paramos sobre uma grande rocha plana, à beira do riacho que 
corre forte nesta estação. Eu leio um livro; Janmari, deitado de barriga para 
baixo sobre a rocha, solta pequenos gritos, os lábios rente à água. Parece que 
a água atravessa todo seu corpo e o faz estremecer. Mal chegamos de volta, 
nas escadas que levam ao terraço, Janmari bate em sua coxa e morde o suéter. 
Imediatamente vejo o que o deixa contrariado. Partimos sem demora para 
buscar a pequena bengala esquecida sobre a rocha (Lin, 2019, p. 48-49) 
[nossa tradução].

Este artigo parte de uma pergunta: como fazer da superfície de um espaço 
costumeiro e dos pontos de rastreio4 que nele se constituem – seus trajetos, gestos 
e coisas – aquilo que costura e sustenta uma prática em rede? Veremos que isso 
ocorre na contramão da ideologia humanista, que tende a perceber o outro como 
semelhante e, assim, acaba por violar – mesmo sob a “boa intenção” de empatizar 

4	 Para o verbo ce repérer, traduzido por Lara Christina de Malimpensa como “reparar” em 
DELIGNY, Fernand. O aracniano e outros textos. São Paulo: n-1 edições, 2018, propomos a 
tradução “rastrear”, reconhecendo que a discussão permanece em aberto. Os sistemas ou aparelhos 
de rastreio (appareils de repérage [Sévérac, 2018, p. 222]), que articulam pontos de rastreio (des 
repères), remetem a uma amplitude de sentidos que o verbo “rastrear” confere – sobretudo no que 
diz respeito a esferas da percepção e da sensação que ocorrem antes e para além da consciência. 
Agradecemos, em especial, a Guilherme Ivo, que nos ajudou a pensar uma tradução que fizesse 
jus à complexidade do verbo repérer. Ver SÉVÉRAC, Pascal. L’agir au lieu de l’esprit. Tradução de 
Adriana Barin de Azevedo e Guilherme Ivo. Trágica, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, 2018. Disponível 
em: https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718. Acesso em: 22 out. 2025.

https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718
https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718


Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 94

– as diferenças irredutíveis entre múltiplos meios5. Como escreve Deligny (2018, 
p. 213): “Considerar o outro semelhante – a si – é uma honra cujo peso esmagou 
tantas etnias vivazes [...]”.

Para investigar essa questão, optamos por trabalhar com cenas narradas 
por alguns e algumas que viveram nas Cévennes (Cevenas) – região montanhosa 
no sul da França – onde, em 1967, Fernand Deligny se instala e participa da 
tentativa de construir uma vida em comum junto a crianças ditas autistas, muitas 
delas consideradas “invivíveis” pela psiquiatria da época6. Algumas dessas crianças 
– Janmari, Yves, Anne, Marie-Pierre, Christophe, Cornemuse e Lucien – ali 
cresceriam, tornando-se adultas, a maioria vivendo à margem da linguagem e, com 
isso, da possibilidade de simbolizar o mundo. 

Relatos como o que abre este artigo conferem espessura àquilo que a escrita 
poética e rigorosa de Deligny não poderia, por si só, fazer sentir. Essas cenas são 
narradas por aqueles que vieram a ser chamados de “presenças próximas7”, e não de 
cuidadores, pois, nas áreas de convivência – aires de séjour – que compunham a rede, 
buscava-se um afastamento das nomeações típicas das práticas terapêuticas vigentes, 
ao mesmo tempo em que se afirmava a escolha de conviver com as crianças e de 
construir um lugar favorável a esse modo singular de existência. Entre as presenças 
próximas – nenhuma delas especialista da saúde – estavam Jacques Lin, ex-operário 
do subúrbio parisiense; Guy, que, em vez de seguir a tradição familiar e tornar-se 
agricultor, escolheu viver junto às crianças; e Gisèle e Any Durand, filhas de uma 
mãe que fugira da guerra civil espanhola (Lin, 2019, p.50). 

Em conversa com tais descrições, apresentaremos também duas cenas, 
referentes a situações narradas por trabalhadoras do campo da saúde junto a 
diferentes modos de vida: alguns marcados por longas internações psiquiátricas, 
outros por processos de institucionalização em serviços de acolhimento. Essas cenas 
se entrelaçam com os conceitos que Deligny faz circular e, sobretudo, com a prática 
de viver, narrar e traçar cotidianos nos quais algo de um “corpo comum” pode ser 
experimentado, sempre com o risco de se esvair no momento em que, assim, o 
nomeamos8. 

5	 A noção de “meio”, retomada diversas vezes por Deligny ao longo de sua obra, é apresentada 
de forma precisa pelo etólogo Jacob von UEXKÜLL no livro: UEXKÜLL, Jacob von. Mondes 
animaux et monde humain suivi de la Théorie de la signification. Paris: Éditions Denoël, 1965.

6	 Para a transcrição completa do texto proferido por Fernand Deligny no filme Ce gamin-là, de 
Renaud Victor, ver: DELIGNY, Fernand. Cahiers de l’immuable, n. 2, Recherches, n. 20, 1975. 
In: DELIGNY, Fernand. Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017, p. 872-885.

7	 A função da presença próxima na organização do cotidiano de cada área de convivência está 
presente na descrição de rede proposta por Sandra Alvarez de Toledo em DELIGNY, Fernand. 
Cartes et lignes d’erre – traces du réseau de Fernand Deligny 1969-1979. Paris: L’Arachnéen, 2013, 
p. 11.

8	 DELIGNY, Fernand. Cahiers de l’immuable, n. 3, Recherches, n. 24, 1976. In: DELIGNY, 
Fernand. Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017, p. 964.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 95

No cotidiano das Cevenas, as presenças próximas traçam linhas costumeiras, 
ou seja, realizam um conjunto de afazeres diários referentes às coisas mais básicas 
do dia a dia relacionadas a preparar a comida, buscar água na fonte, cortar a lenha, 
assar o pão, pastorear as cabras… A partir dessa repetição, um cotidiano vai se 
ornando e os movimentos das crianças autistas vão se desenhando – as chamadas 
linhas de errância que dizem de uma capacidade de agir desprovida de finalidade e 
intencionalidade, que Deligny distingue do fazer, próprio do ser consciente de ser – 
aquele que busca um efeito deliberado em suas ações9. É claro que essas dimensões 
se enredam e se tocam. As linhas de errância das crianças e as linhas costumeiras 
que configuram o cotidiano entrelaçam-se e, na maioria das vezes, os trajetos se 
confundem a tal ponto em que já não é possível distinguí-los. No entrecruzamento 
das linhas, os corpos e coisas vão, assim, encontrando uma marcação no espaço, um 
lugar onde é possível pousar e transitar. 

Como vimos, diante do riacho, uma criança pousa o corpo e solta pequenos 
gritos, os lábios rente à água, mas quando algo é esquecido ou posto fora do lugar de 
costume, a mesma criança chora, bate no corpo – os corpos do espaço, da rede, da 
criança desorganizam-se. Antes de dormir, Janmari choraminga, se balança e bate a 
cabeça contra a parede. Jacques Lin não sabe o que o aflige até se deixar guiar, em 
plena escuridão, pelo menino, rumo ao lugar onde lancharam naquela mesma tarde 
– ali, onde as cascas de laranja ficaram, do avesso, sobre a grande rocha. O menino 
as desvira e retorna à cama (Lin, p. 40-41). O riacho que corre ao lado da casa, a 
presença próxima que se deixa guiar e não atrapalha, uma pedra onde se costuma 
deitar, uma bengala, cascas de laranja: tratam-se de coisas que participam do meio 
de uma criança, compondo o que Deligny chamou de pontos de rastreio.

Mas por que se preocupar tanto com o aracniano se ele se faz por si só? Não, 
justamente. Crie uma aranha numa placa de vidro: talvez lhe venham esboços 
do tecer, mas no vazio, pois a placa de vidro é o vazio, simplesmente porque 
não há suporte possível, e os gestos da aranha, obstinadamente reiterados, 
exatamente os mesmos gestos que permitiram tecer, tornam-se os tantos 
espasmos a preludiar a agonia do aracniano (Deligny, 2018, p.40). 

Como na teia de aranha, onde pequenas pérolas de visgo se conectam com 
pontos no espaço – um galho, um canto da sala, uma janela – lhe conferindo 
sustentação (Deligny, 2018, p.29-30), há também uma série de pontos de rastreio 
que amparam um território, que sustentam a trama da rede. É nesse sentido que 
Deligny propõe o conceito de aracniano em ressonância com o que entende por 
rede, pois assim como uma aranha não pode tecer sua teia sobre uma placa de 
vidro, uma existência não pode se desenrolar sem certos pontos de sustentação que 
amparem seus gestos e seus trajetos. Ao mesmo tempo, Deligny aponta os limites 
de tal analogia ao notar que a aranha, por sua vez, não é social: “[...] enquanto 

9	 Id. Les détours de l’agir ou le moindre geste. Paris: L’Échappée belle/Hachette Littérature, éd. orig. 
1979. In: DELIGNY, Fernand. Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017, p. 1252.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 96

formigas, cupins e outros trabalham em coro; assim também, o homem” (Deligny, 
2018, p. 24). 

Em um mapa retrospectivo (Deligny, 2013, p. 194), Jacques Lin desenhou 
algumas coisas pertencentes aos meios de algumas crianças, em diferentes períodos. 
Para Cornemuse: um cajado, uma cafeteira, uma pedra, um baú. Para Youssef: um 
baú de mantimentos, água, uma baguete. Para Marie-Pierre: a pedra grande em 
frente à bacia para lavar roupa. Para Janmari: uma pedra que serve para travar a 
porta que bate à noite, uma bengala, uma pia onde é lavada a louça, a grande rocha 
à beira do riacho sobre a qual ele deita… Uma mesma coisa coincide em diferentes 
meios e nem por isso remete a um uso fixo, mas se transforma em um marcador-
coisa, capaz de provocar ou permitir toda uma variedade de gestos de agir. Para 
Anne, por exemplo, um cesto vazio quase nunca lhe sai da mão, mesmo quando 
ela tem coisas para carregar. Ela se sobrecarrega na outra mão, transportando uma 
porção de coisas de um canto a outro da área de convivência e, quando as últimas 
coisas, equilibradas sobre a pilha, acabam caindo no chão, ela as recolhe sem se 
desapontar (Deligny, 2017, p. 1335).

Podemos, enfim, nos perguntar: que condições tornam, a cada vez e a cada 
caso, um espaço habitável e uma existência vivível? Como se exerce, na prática, uma 
atenção ao que Deligny chamou de território, nó de existências, em que o “nós” que 
o habita não é concebido como a mera soma de particularidades (Deligny, 2017, 
p. 958)? 

2 TRAÇADOS DE UMA CLÍNICA EM REDE

2.1 Formas e aís que a sustentam 

Saímos do serviço de acolhimento. Algumas crianças atravessam a rua fora da 
faixa, outras atravessam correndo. Pedro faz a “cara do Gato de Botas” sempre 
que entramos em certos lugares que chamam a atenção das crianças: loja de pipas, 
papelaria, bicicletaria e loja de ração – com seus pintinhos, calopsitas, peixinhos 
e outros bichos. Wilson reclama: “Ele fica pedindo, parece até que a gente passa 
fome…” Na calçada, uma conversa é tentada com o grupo. Pedro não reage muito, 
mas parece compreender que aquilo deixa o colega desconfortável. Pouco tempo 
depois, Pedro faz novamente a “cara do Gato de Botas”, dessa vez para o dono da 
bicicletaria que lhe dá de presente uma bicicleta meio carcomida. COMO ELE 
CONSEGUIU?! É preciso lhe dizer que não será possível levar a bicicleta, já que 
no abrigo nada é de ninguém: as chuteiras e meias se misturam e somem, não é 
permitido colocar ursinhos de pelúcia sobre as camas, nem adesivos na porta do 
armário. Choro, conversa, e, então, algum acordo se esboça: “e se a gente pedisse 
pro dono da bicicletaria pra guardar a bicicleta pra gente e nos emprestar a cada 
vez que sairmos juntos?”. É o que acontece nas semanas seguintes. “E agora? Apenas 
Pedro vai andar de bicicleta?”. A “cara do Gato de Botas” já parece incomodar 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 97

menos Wilson. As crianças revezam a vez de pedalar até o final da rua, naté onde 
o olhar do grupo alcançar. É o combinado que fazemos.10 

É ao lugar, para além do sujeito, que a presença próxima é chamada a dirigir 
sua atenção11. Nos serviços de saúde e assitência, as restrições e palavras de ordem 
instituídas – não pode colar adesivos, não pode ter bichinhos de pelúcia, se não 
arrumar a cama, não vai ganhar bombom, não vai ao passeio… – tendem a minar 
os devires instituintes e obstruir os canais do pensamento e da prática em rede. 
Ora, por mais enrijecidas que sejam certas instituições – da justiça, da linguagem, 
dos especialismos – persistem, entre elas, aberturas sutis ao acaso, a acordos que 
vão se compondo na medida em que se propõe viver certa vida em conjunto, por 
menores e mais fugidios que sejam. Um serviço de acolhimento rarefeito de pontos 
de rastreio pede que a trama se estenda para além dele, pelas ruas do território, por 
pontos que possam sustentar outras experimentações, como este senhor que pôde 
ser o guardião de uma bicicleta que se torna coletiva não a partir de uma proibição, 
mas de uma negociação. 

Deligny (2017, p. 1152) chamou de ornado tudo aquilo que se refere às formas 
que constituem certo lugar, suas múltiplas assinaturas – gestos, posicionamento 
dos corpos e das coisas – no território. Haja ou não uso da palavra, consideramos, 
portanto, as coisas e os caminhos como condutores de nós comuns de existência. 
No entanto, ainda que tenhamos pistas ou possamos estar atentos àquilo que faz 
rastreio, muitos dos trajetos e das coisas que cartografam determinada vida passam 
despercebidos àquilo que Deligny identifica como este outro “nós” – o homem–
que–somos – fruto de um longo processo de domesticação (Deligny, 2018, p. 67). 
O projeto de homem civilizado que desrespeita outras formas de vida em prol do 
pretendido progresso (Deligny, 2017, p. 1277) é o mesmo que nos dá o aval quando 
pretendemos compreender, a partir de nosso próprio ponto de vista, o que haveria a 
se perceber no espaço habitado e rastreado por outros modos de vida12. 

Certos pontos de coincidência, muitos deles invisíveis a nossos olhos, Deligny 
chamou de chevêtres: os aís no espaço, que funcionam como pontos de atração 
e compõem um campo comum às crianças: “[...] onde as linhas de errância se 
recortam, se entrecruzam, no espaço e ao longo do tempo” (Deligny, 2018, p. 161). 
Ora, nos espaços que investem em cuidados em saúde, saúde mental, ou ainda no 

10	 A narrativa refere-se a uma situação vivida por uma trabalhadora da saúde em uma unidade 
de acolhimento de crianças e adolescentes na Baixada Santista. Os nomes das crianças foram 
alterados, e o da trabalhadora foi anonimzado, de modo a preservar a identidade das pessoas que 
compuseram a cena.

11	 Para fazer ver a importância do lugar na obra de Deligny, nota-se uma distinção que o autor faz 
entre um “não-lugar” do inconsciente na psicanálise e o topos: “[...] área onde se leva uma vida 
costumeira e se realiza uma busca, e as duas coisas caminham juntas.” DELIGNY, Fernand. 
A criança preenchida. In: DELIGNY, Fernand. O aracniano e outros textos. Tradução de Lara 
Christina de Malimpensa. São Paulo: n-1 edições, 2018, p. 161.

12	 Id. Le croire et le craindre (1978). In: Id. Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017, p. 1147.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 98

que vem se nomeando como bem-viver13, alguns dispositivos – sempre sujeitos à 
burocratização que lhes ameaça – podem permitir entrever, ainda que parcialmente, 
os aís do território onde se faz corpo comum; isto é, certos modos e formas pelas 
quais as vidas se organizam e se sustentam.

É o caso, por exemplo, do dispositivo dos mapas, traçados pelas presenças 
próximas entre 1969 e 1979. Ali, o ato de traçar se inscreve numa tentativa de 
acompanhar ao ar livre os volteios, enroscos, os pontos de parada onde coincidem 
certos gestos de agir, tensionando leituras que tenderiam a silenciar aquilo que, 
justamente, não pertence à ordem da linguagem. Se pensarmos que à criança autista 
nada falta – ao contrário do que a maioria das teorias psicológicas tenderiam ainda 
hoje a afirmar – a atenção se desloca ao próprio lugar, abrindo espaço para uma 
nova pergunta: “Mas o que falta aqui, aí, agora?” (Ibid, p.163).

É flagrante que a linha de errância dessa Anne deriva, atraída por todos os 
pontos onde, nesta área, fizemos fogo ao longo do verão e do outono anteriores. 
Estamos em março do ano seguinte. Os fogos do ano passado deixaram rastros, 
para alguns bem visíveis, para outros mal perceptíveis. Durante seu percurso 
de reencontros, acontece de Anne se agachar, imóvel, exatamente onde, aos 
nossos olhos, não há nada, nem mesmo o menor vestígio. Na verdade, houve 
ali um fogo que durou apenas algumas horas (Deligny, 2017, p. 1279).

Nunca sabemos exatamente o que desencadeia um gesto, nem ao certo o que 
faz com que um aí se torne um ponto de rastreio. Anne se agacha onde, há muito 
tempo, se fazia o fogo, cujos vestígios nos são imperceptíveis. Janmari caminha 
sobre uma parte do circuito de água – riacho, canais de irrigação, fonte e bacias de 
recuperação – que continua a passar invisível debaixo da terra14. Poderiam objetar: 
trata-se, então, de cartografar individualmente os gestos de cada um? Ora, o que 
Deligny entende por indivíduo expressa-se através de situações singulares, às vezes 
ínfimas, que dizem respeito a pontos de emergência de um corpo comum e que só 
podem ocorrer uma vez que fazem parte e dependem de uma constelação de pontos 
de rastreio. O indivíduo, para Deligny, não é Wilson, Pedro, a presença próxima, 
Janmari ou Anne, mas a própria rede, expressa em um determinado conjunto de 
elementos que compõem certa situação. Interessa, portanto, questionar de que 
modo é possível esquivar dos pontos de vista que visam à objetivação científica dos 
sujeitos e à apreensão imediata das situações, para aproximar-se – sempre de forma 
parcial – do que Deligny chamou de outros pontos de ver (Deligny, 2017, p. 1151). 
Podemos notar algo desta multiplicidade de pontos de rastreio nos movimentos do 
menino Cornemuse:

13	 Geni Núñez (2022) apresenta esta questão debatida também pelo conselho nacional de psicologia 
sobre a concepção de bem-viver que responde ao que no mundo ocidental nomeamos por saúde 
mental. O termo mental não faz sentido para os povos originários que não separam corpo e 
mente.

14	 Os trajetos de Janmari, que coincidem com uma parte do circuito de água, foram traçados por 
Gisèle Durand na área de convivência de Graniers, em 1975 (DELIGNY, Fernand. Œuvres, 
L’Arachnéen, 2017, p.1062-1063).



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 99

[...] para substituir a vara do abrigo do fogo, fiz-lhe uma espécie de cajado de 
madeira, do qual agora ele não se separa mais. Por causa disso, dá alguns passos 
sozinho, que aumentam a cada dia. Na borda das idas e vindas costumeiras do 
acampamento, coloquei uma grande pedra, em pleno sol. Ela está ali para nada, 
há semanas. Uma cafeteira está pousada sobre ela, cheia d’água; eu a reencho 
quando a água evapora, sem nenhuma intenção, sempre para nada. [...] O 
garoto do cajado, sentado sobre o baú que protege a comida das moscas e das 
formigas, começa a gritar e a se bater com força. Tento acalmá-lo, mas quanto 
mais intervenho, mais os golpes nas têmporas se intensificam. Seguro-lhe os 
braços; ele grita como se estivessem lhe arrancando a pele. Solto-o e reclamo 
dessa chegada barulhenta. A fileira de banhistas atravessa o acampamento 
apressando o passo e desce pela encosta até o riacho. De repente, o pequeno 
homem do cajado, ainda gritando, dirige-se à grande pedra – lugar onde 
nunca se aventurara. Pega a cafeteira, bebe um gole e se senta como um papa, 
sobre a grande pedra, em pleno sol. A cafeteira, apoiada sobre os joelhos, ele 
a segura com uma mão. Com a outra, aperta e agita o cajado, e ali está ele, 
sacudido por um riso que não tem fim (Lin, 2019, p. 71-72) [nossa tradução].

Para alguns, como no caso de Cornemuse, Anne e Janmari – cujo modo de vida 
faz com que a linguagem seja apenas um ruído entre outros –, tais acordos espácio-
temporais e intensivos tornam-se ainda mais sutis: “O mínimo de nossos gestos é, 
antes de tudo, alguma coisa. E a mínima coisa pode suscitar todo um mundo de 
gestos” (Deligny, 2017, p. 910) [nossa tradução]. A cena narrada por Jacques Lin 
nos confronta com a instabilidade própria de qualquer acompanhamento, com um 
desequilíbrio constante do qual não se pode livrar, que constitui, ao mesmo tempo, 
a fragilidade e a força das relações. Os passos do garoto se ampliam com a ajuda de 
um cajado que sustenta sua postura e lhe permite caminhar. Mas há sempre o acaso 
que desvia a geografia que se acreditava já traçada: a pedra escaldante, a água na 
cafeteira e no riacho, os banhistas que passam… 

2.2 Compor a rede

Trata-se, então, de participar da rede na qual estamos situados a partir de 
uma posição descentralizada e em constante mutação: entre permanecer invisíveis 
a outros pontos de ver, tornar-se mais um ponto dentre muitos que fazem rastreio 
e afetam determinada vida e agenciar outros pontos no território – na maior parte 
das vezes sem sequer perceber, como quando Jacques Lin enche a cafeteira, “sempre 
para nada”, ou quando uma trabalhadora caminha com as crianças pelas ruas do 
território onde se situa o serviço de acolhimento. Jacques não tem a intenção de 
compreender ou adequar as reações da criança, mas faz interferências discretas 
que podem ou não lhe fazer rastreio, não porque ele não se importe, mas porque 
a atenção às coisas que ocupam o lugar se dirige e vem, sobretudo, do próprio 
território.

Despretensiosamente interessada, a presença próxima busca agenciar e trabalhar 
com as distâncias entre os pontos de rastreio. Por exemplo, quando Marie-Pierre 
chega ao Serret – uma das áreas de convivência –, ela permanece agarrada às costas 
de Gisèle sem se afastar dela, nem para dormir, nem para ir ao banheiro. A primeira 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 100

separação acontece um dia, enquanto Gisèle estende as roupas no varal. Jacques Lin 
intervém, permanecendo nas proximidades das duas. Marie-Pierre começa então a 
circular entre os dois. Aos poucos, Jacques vai se afastando de Gisèle e um território 
comum se amplia (Miguel, 2016, p. 238). Os caminhos da menina se expandem, 
assim como seus gestos, até que, um dia, ela mergulha as mãos em um balde, pega a 
roupa e a torce longamente15.

Como vimos, esses pontos de rastreio não são obra exclusiva nossa – nós, que 
recebemos o nome de cuidadores – e, no entanto, estamos sempre ali, envolvidos, na 
trama que se faz também com cursos d’água, baldes, um cajado, uma bicicleta, uma 
cafeteira; coisas que não são quaisquer, pois importam e compõem o costumeiro 
(Deligny, 2017, p. 1145). Para Gilou, outra criança acolhida na rede das Cévennes, 
por exemplo, a posição exata da esponja sobre a pia tem uma importância singular: 

Cada vez que entra na cozinha, seu primeiro olhar se dirige para a prancheta. 
Alguns centímetros de diferença em relação à “sua visão” do lugar onde a 
esponja deve estar podem desencadear duas reações em Gilou. Ou ele corrige 
o posicionamento da esponja, milímetro a milímetro, e tudo fica bem; ou 
começa a se agitar, morde a parte superior das mãos e bate as costelas com 
os cotovelos. Quando chega a esse ponto, nada adianta: o desamparo se 
instala. Se seguramos sua mão, depois de recolocar a esponja no lugar, a calma 
retorna aos poucos. Se o repreendemos, a agitação se intensifica. O acordo dos 
poucos que se revezam na cozinha é suficiente para que cada um reconheça o 
“capricho” de Gilou e respeite o lugar da esponja (Lin, 2019, p. 197) [nossa 
tradução].

Cada um, a seu modo, faz uso de um aparelho de rastrear muito singular. 
Como sugere Pascal Sévérac (2017), ao estabelecer ressonâncias entre o pensamento 
de Deligny e Espinosa, é possível dizer que cada vida singular tem seu “aparelho 
primordial a ver, a perceber, a detectar, a localizar. A cada um sua aptidão para ser 
traçado e traçar”. O ato de lavar a louça, também, atrai o agir das crianças por meio 
de um conjunto de rastreios: a água que corre e os gestos que ela permite, exige ou 
provoca – despejar, espalhar, encher16. Ora, cada um tem um jeito de lavar, como 
relata um visitante da rede, certa vez, em um jornal de bordo: “Para a louça, por 
exemplo, algo aparentemente banal; ao menos 4 ou 5 maneiras de lavá-la [...]17”. 
Janmari, por exemplo, lava um garfo de cada vez, “[...] o suspende no ar e espera 

15	 Podemos observar o gesto de torcer as roupas e os vais-e-vens de Marie-Pierre no mapa traçado 
por Jacques Lin na área de convivência do Serret, em março de 1972. DELIGNY, Fernand. 
Cartes et lignes d’erre – traces du réseau de Fernand Deligny 1969-1979, L’Arachnéen, 2013, p.67.

16	 DELIGNY, Œuvres, L’Arachnéen, 2017, p. 1300.

17	 NORBERT, Z. Journal d’un “passant”. In DELIGNY, Fernand, Œuvres, L’Arachnéen, 2017, 
p.987.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 101

que a água escorra18”. Ao longo desses movimentos alargados, ele leva o dobro do 
tempo em relação àqueles que buscam simplesmente dar logo fim ao “a-fazer”.

O que nos liga, portanto, se tece através de múltiplas co-dependências. Neste 
sentido, cabe a nós trabalhar num limiar permanente e delicado entre nutrir o agir 
sem deixá-lo atrofiar-se sob o peso de um quadro funcional e interpretativo e, ao 
mesmo tempo, garantir os contornos necessários para que esses gestos possam existir, 
evitando que se instalem estados de desamparo excessivamente desconcertantes. 
Respeitar o costumeiro é, portanto, reconhecer no cotidiano pontos de ancoragem 
que sustentam a rede – essa trama frágil, móvel e complexa dos meios, sejam eles 
próximos ou distantes, familiares ou dissonantes, visíveis ou invisíveis, de linguagem 
ou não.

Livros de geografia, de psiquiatria, algumas enciclopédias, pôsteres de viagens, 
discos, edições antigas e recentes do jornal da clínica, caixas com livros, um rádio 
que lê fitas cassetes e CDs, fotos da família espalhadas sobre a escrivaninha, sobre 
a mesa de cabeceira, entre as páginas dos livros… Na biblioteca, Marcos carimba 
os livros e os organiza em prateleiras temáticas. Toma chá, senta-se, enfim. Ele 
também parece se organizar em meio aos livros.
Há muitas passagens – coisas deslocadas, esquecidas, trocadas, emprestadas, 
compartilhadas – entre um ponto e outro da rede: tecidos, revistas, chapéus, 
roupas para lavar, roupas lavadas, jarras de café, bandejas de medicamentos, copos 
americanos, plantas, instrumentos musicais, garrafas de groselha, ovos da granja, 
legumes da horta, gatos, livros, fotografias, jornais, notas e moedas de dinheiro, 
cigarros. “Vamos lá entregar um suco de laranja e um maço de cigarro pra ela? Ela 
não parece bem.”; “Precisamos pensar em pedir algumas roupas limpas para aqueles 
que não estão conseguindo sair da cama essa semana.”; “Pega a guitarra, toca!”; 
“Quer um gole de groselha?”; “Faz tempo que não mexo nesses discos”; “Minha 
vitrola quebrou, precisamos levar ao atelier de bricolagem”; “Sim, este livro, estou 
tentando ler, Freud, você já leu?”; “Pode me ajudar a arrumar essa prateleira?”; “As 
Maria-fedida estão por toda parte!!!”; “É preciso chamar a manutenção.” Frases 
que escuto e se espalham entre os corredores, enfermarias, lavanderia, refeitório, 
cozinha. Já certas coisas mudam menos de lugar, percorrendo quase sempre os 
mesmos caminhos. Alguns mundos são mais difíceis de acessar. Mas os cigarros… 
esses sim continuam sempre a circular.19

A cena faz entrever alguns pontos que compõem e dão liga ao costumeiro 
de um serviço de atenção psicossocial. Trata-se de identificar alguns pontos de 
rastreio que ali se tecem, de improvisar com eles, de oferecer brechas para que o 
acaso possa advir – por mais paradoxal que isso possa parecer – e, assim, talvez, 
formar novas conexões. As questões que o trabalho em rede coloca assumem formas 
por vezes concretas, porém complexas: Como aquele cuja vitrola está quebrada 

18	 Nos mapas, os gestos também eram traçados pelas presenças próximas. Como é o caso do mapa 
transcrito por Gisèle Durand, em Graniers, em 1975, que coloca em evidência a amplitude dos 
gestos de Janmari quando ele varre e quando ele lava a louça, que ora se aproximam, emprestar o 
fazer das presenças próximas, ora se afastam (Deligny, 2013, p. 232). 

19	 A narrativa refere-se a uma situação vivida por uma trabalhadora da saúde em um serviço da rede 
de atenção psicossocial.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 102

encontra aquela que tem discos para ouvir, ou aqueles que participam do ateliê de 
bricolagem? Como aquele que raramente sai da cama poderia, um dia, tirar uma 
guitarra empoeirada do armário para levá-la a uma oficina da banda? O que poderia 
fazer mover um corpo que, outrora, trabalhava a terra no jardim, e que hoje transita 
tão pouco, atravessado por uma potência de vida enfraquecida? Como aquela que 
tem gatos poderia encontrar aquele que sonha em ter um?

O costumeiro não pode ser reduzido a um conceito fixo, aplicável a algo 
inerte. Ao contrário, ele é essencialmente errático, co-dependente daquilo que faz 
signo ou rastreio em meios que, juntos, compõem um território. Percebemos a 
diversidade de mundos que podem coexistir em um mesmo lugar – mundos que, 
historicamente, a lógica manicomial procurou, e ainda procura, apagar, ao instaurar 
ambientes assépticos, marcados pelo isolamento de indivíduos reduzidos ao estatuto 
de “doentes mentais” e confinados em celas anônimas, desprovidas de qualquer 
vestígio singular. Mais uma vez, a aranha sobre a placa de vidro, impedida de agir.

Para que deslocamentos ocorram e para que outros pontos de rastreio possam 
se constituir, é preciso respeitar e cuidar daquilo que confere espessura ao espaço: 
atentar-se ao jardim, aos instrumentos musicais, à biblioteca e seus livros, às 
atividades cotidianas de lavar a louça e fazer a limpeza, ao lugar da esponja sobre 
a pia, ou seja, aos pontos comuns de criação, de acolhimento, de passagem. Os 
caminhos podem se alargar e novas composições se construir, mas isso às vezes 
demanda muito tempo. E, enquanto passantes, só podemos entrever – sempre 
parcialmente – a complexidade das conexões pelas quais um lugar se sustenta, se 
transforma, persiste, às quais por vezes somos convidadas a tomar parte, a estar 
próximas sem invadir. 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS

A vida em rede é uma aposta decisiva para quem busca pensar uma clínica 
sensível às diferenças, enfrentando todo tipo de semelhantização e categorização de 
modos de existir dos quais tão pouco conhecemos. Mas por que falar em “clínica 
em rede” em vez de simplesmente “rede”? Com esta afirmação, não visamos de 
nenhum modo confinar a prática a um novo enquadramento normativo, mas sim 
ampliar seus contornos – a ponto, talvez, de abandonar o próprio termo “clínica” 
em favor do que permanece: a noção de “rede”. No entanto, enquanto as formas 
dominantes de acesso ao cuidado permanecerem oscilando predominantemente 
entre o asilo – entendido como dispositivo de isolamento, punição e adaptação de 
comportamentos – e os guias de autoajuda – como vetores de individualização de 
problemas coletivos –, torna-se necessário manter esse termo em circulação crítica. 
Trata-se, então, de pensar uma clínica descentralizada das abordagens estritamente 
médicas e psicológicas, desvinculada da figura do sujeito a ser tratado, aberta à 
criação de mapas de convivência e atenta aos trajetos que atravessam um território. 
Em vez de formular, como “cuidadores”, perguntas que fazem cócegas àqueles já tão 
acostumados a ouvi-las e que podem limitar nossas práticas – Qual é o sintoma? 
Qual é o diagnóstico? – a rede abre, por vezes de forma indireta e silenciosa, 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 103

para outras indagações: quais caminhos são percorridos, quais pontos de rastreio 
compõem determinado território? 

Esse deslocamento não é trivial, na medida em que busca romper ora com 
a lógica moderna centrada na doença mental, ora com a lógica contemporânea do 
transtorno, para dar lugar a uma escuta das trajetórias e, sobretudo, à possibilidade 
de as percorrer junto – por vezes as ampliando, por vezes permitindo que um corpo 
em deriva possa, enfim, encontrar um lugar aí para repousar. Nesta perspectiva, as 
funções de cuidado se dispersam entre presenças próximas, cada qual – humana 
ou não, tendo o estatuto de cuidador ou não – participando, à sua maneira, da 
construção de um lugar onde é possível viver. É provável, ainda, que em certos 
contextos não ocidentais, as próprias noções de “clínica” ou de “sofrimento psíquico” 
não sejam nem mobilizadas nem pertinentes. 

É precisamente isso que Deligny entrevê: formas de estar junto que escapam 
às categorias instituídas do cuidado – também nos interstícios da linguagem onde as 
palavras se suspendem por um instante ou por toda uma existência. Nelas, participa-
se de outros modos de fazer relação e de trabalhar o costumeiro: preparando e 
partilhando refeições, permanecendo em silêncio, perdendo tempo organizando 
livros em uma prateleira ou esperando os baldes de água se encherem, caminhando 
pelas cadeias de montanhas, pelos becos, ruas e avenidas que nos cercam. Tudo isso 
supõe uma condição primeira: o direito ao espaço, à terra e à circulação, que assume 
um alcance eminentemente político à luz dos conflitos territoriais contemporâneos.

REFERÊNCIAS

DELIGNY, Fernand. Cartes et lignes d’erre: traces du réseau de Fernand Deligny 1969-
1979. Paris: L’Arachnéen, 2013.

DELIGNY, Fernand. O aracniano e outros textos. Tradução de Lara Christina de 
Malimpensa. São Paulo: n-1 edições, 2018.

DELIGNY, Fernand. Cahiers de l’immuable, n. 2. Recherches, n. 20, 1975. In: ______. 
Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017.

DELIGNY, Fernand. Cahiers de l’immuable, n. 3. Recherches, n. 24, 1976. In: ______. 
Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017.

DELIGNY, Fernand. Les détours de l’agir ou le moindre geste. Paris: L’Échappée belle/
Hachette Littérature, 1979. In: ______. Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2017.

DELIGNY, Fernand. Le croire et le craindre (1978). In: ______. Œuvres. Paris: 
L’Arachnéen, 2017.

LIN, Jacques. La vie de radeau: le réseau Deligny au quotidien. Préface de Thierry Garrel. 
Paris: Le Mot et le Reste, 2019.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 92-104, 2025. ISSN 1983-0378 104

MIGUEL, Marlon. À la marge et hors-champ: l’humain dans la pensée de Fernand 
Deligny. 2016. Tese (Doutorado em Artes Plásticas e Filosofia) – Université Paris 8, Paris, 
2016.

NÚÑEZ, Geni. Efeitos do binarismo colonial na Psicologia: reflexões para uma Psicologia 
anticolonial. In: CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA (org.). Psicologia 
Brasileira na luta antirracista. v. 1. Brasília: CFP, 2022.

SÉVÉRAC, Pascal. Fernand Deligny: o agir no lugar do espírito. Tradução de Adriana 
Barin de Azevedo e Guilherme Ivo. Revista Trágica: estudos de filosofia da imanência, 
Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, p. 118–135, 2017.

SÉVÉRAC, Pascal. L’agir au lieu de l’esprit. Tradução de Adriana Barin de Azevedo e 
Guilherme Ivo. Trágica, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, 2018. Disponível em: https://revistas.
ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718. Acesso em: 22 out. 2025.

UEXKÜLL, Jakob von. Mondes animaux et monde humain, suivi de la Théorie de la 
signification. Paris: Éditions Denoël, 1965.

https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718
https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718
https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/2718

