
Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 179

FERNAND DELIGNY, IMAGEAR O COMUM1NT 

Anne Querrien2, Tradução e notas: Eder Amaral e Silva3

Resumo: As tentativas de Deligny, de Cévennes à Grande Cordée, de Armentières à La Borde 
mostram que o estar-juntos não é o resultado de uma negociação, de um objetivo a ser perseguido, 
em relação ao qual sempre encontraremos o outro em falta – e nas últimas escolhas de Deligny, 
numa falta radical – mas de um estar-aí que organizamos, que constituímos como hipótese de todas 
as pequenas ferramentas que nos damos para implementá-lo. Neste ensaio-homenagem, publicado 
originalmente dez anos após o falecimento de Fernand Deligny, a socióloga e urbanista francesa 
Anne Querrien realiza um retrato situado da experiência comunitária das tentativas e do espaço 
vivido na rede entre crianças autistas e presenças próximas. Para Querrien, as tentativas consistem 
em artifícios de fabricar imagens do comum. Através de cenas do cotidiano da rede e de um uso 
encarnado do vocabulário deligniano, a autora traça os pontos luminosos da constelação que orienta 
as errâncias de uma vida comum em pesquisa.
Palavras-chave: Fernand Deligny; imagem; comum; rede; costumeiro.

1	 NT [Título original: “Fernand Deligny, imager le commun”. Publicado originalmente em 
Multitudes, n. 24 (1), pp. 167-174. Disponível em: <https://www.multitudes.net/fernand-
deligny-imager-le-commun/>. Em português, a tradução do título envolve o uso de um verbo 
raro: imagear, que significa “obter ou capturar imagem por meio de equipamento imageador, 
como instrumentos ópticos, câmeras fotográficas, aparelhos de diagnóstico (radiografia, 
ressonância magnética, tomografia computadorizada etc.), scanners, duplicadores de documentos 
etc.” (cf. Dicionário Aulete Digital, online), o que o distingue da forma subjetiva da imaginação. 
Enquanto “imaginar” remete a uma potência especulativa e íntima, o imagear implica uma 
produção de imagens em agenciamento com objetos, aparelhos ou máquinas, mas também a 
dimensão coletiva e exterior da fabricação de imagens – o que condiz inteiramente com o teor do 
ensaio de Querrien. Todas as notas de tradução serão assinaladas pela sigla NT e aparecerão no 
rodapé entre colchetes].

2	 Socióloga e urbanista francesa, nascida em 1945. Participou da FGERI (Federação de Grupos de 
Estudos e Pesquisas Institucionais), presidida por Félix Guattari. Ao lado de Guattari e de outros 
pesquisadores, militantes e artistas, fundou em 1967 o CERFI (Centro de Estudos, de Pesquisas 
e de Formação Institucionais), onde colaborou para a criação da revista Recherches (1966-1982). 
Trabalhou na genealogia dos equipamentos coletivos, em particular a da escola. A partir de 1985, 
dirigiu a revista Les Annales de la Recherche Urbaine. Hoje é co-diretora da Multitudes e membro do 
coletivo de redação de Chimères, Revue des Schizoanalyses. E-mail: <querrien.anne@wanadoo.fr>.

3	 Professor Titular do Departamento de Filosofia e Ciências Humanas (DFCH) da Universidade 
Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB), Campus Vitória da Conquista-BA, vinculado aos cursos 
de Cinema e Audiovisual e de Psicologia. Professor Permanente da Área de Psicologia do Instituto 
Federal de Educação, Ciência e Tecnologia da Bahia (IFBA), Campus Vitória da Conquista-BA. 
Psicólogo clínico e tradutor nas áreas de artes e humanidades. E-mail: <ederamaral@uesb.edu.br>.

Ensino  ·  Humanidades
Revista Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, 2025. ISSN 1983-0378

DOI: https://doi.org/10.22410/issn.1983-0378.v46i3a2025.4359
https://www.univates.br/revistas

-- Artigo recebido em 16/11/2025. Aceito em 10/12/2025. --

https://www.multitudes.net/fernand-deligny-imager-le-commun/
https://www.multitudes.net/fernand-deligny-imager-le-commun/
mailto:querrien.anne@wanadoo.fr


Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 180

FERNAND DELIGNY, IMAGING THE COMMON

Abstract: Deligny’s attempts, from Cévennes to Grande Cordée, from Armentières to La Borde, 
show that being together is not the result of negotiation, of a goal to be pursued, in relation to which 
we will always find the other lacking – and in Deligny’s final choices, a radical lack – but of a being-
there that we organise, that we constitute as a hypothesis of all the small tools we give ourselves to 
implement it. In this tribute essay, originally published ten years after Fernand Deligny’s death, 
French sociologist and urban planner Anne Querrien paints a situated portrait of the community 
experience of attempts and lived space in the network between autistic children and those close 
to them. For Querrien, attempts consist of tricks for fabricating images of the common. Through 
scenes from the daily life of the network and an embodied use of Delignian vocabulary, the author 
traces the bright spots of the constellation that guides the wanderings of a common life in research.

Keywords: Fernand Deligny; image; common; network; customary.

Janmari, Yves, a “semente de crápula”, os “vagabundos eficazes”: as crianças 
“difíceis” com as quais Fernand Deligny conviveu foram para ele inumeráveis 
balizas4NT da amplitude do problema do comum. Fabricar o comum não é um 
problema que se solucione na linguagem, na obediência às palavras de ordem, na 
imitação dos líderes. Entre aqueles que não dizem não, há os pequenos e os maiores, 
que agem outramente, que andam em círculos, que interpretam a lei ao contrário 
ou que percorrem o terreno seguindo os seus próprios caminhos. Em geral, eles 
se deixam apanhar e, assim como antes, são novamente encarcerados. O social é 
fabricado na economia, na norma, não tem nada em comum com o comum, com 
o acolhimento de todos e de cada um. O social separa o joio do trigo, o social 
seleciona, se merece. E fabrica os restos, “a escória” no sentido etimológico da 
palavra; para Deligny, esses restos são achados, o aparecimento do outro, o que 
importa numa vida.

Ele esfrega até furar a panela

Janmari não tem repulsa por lavar a louça. Ele esfrega uma panela, quer remover 
até o mínimo resíduo. Ele esfrega, ele esfrega, ele esfrega com uma colher, como o 
escultor que trabalha sua pedra e a trespassa. O educador dirá: definitivamente não 
se pode confiar nada a ele – e irá afastá-lo da louça e, esquecendo que o afastou, dirá 
algum tempo depois: definitivamente, Janmari não quer ajudar, ele é insuportável. 
Aliás, uma criança que fura as panelas por esfregá-las com tamanha obstinação é 
mesmo insuportável. Afinal, o que é uma criança – ou um adulto – que não coloca 
os limites nos mesmos lugares que os outros?

4	 NT [No original, poteaux indicateurs (literalmente, postes de sinalização). Optamos por “balizas”, 
que preserva o sentido de referência espacial e de orientação do movimento].



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 181

Ele sente e faz

Janmari é um caçador de nascentes5NT, ele sente a água que corre, invisível, sob 
a superfície das coisas. Ele está em relação com essa água e a arranca da terra quando 
está prestes a minar. Ele é um caçador de águas. Ele não sabe dizer como faz isso mas, 
de qualquer forma, a pesquisa metódica e científica de recursos hídricos não precisa 
mais de pessoas como ele. Ele não sabe e não diz, ele sente e faz. Visível, a água 
corre para todos, comum. Pequena fonte sem grande futuro e sem possibilidade de 
exploração comercial, sem dúvida. Fonte propícia a nos refrescarmos juntos hoje.

Os trajetos de uns são atentos aos outros

Como construir o comum quando não se pode falar sobre isso, quando não 
se pode projetá-lo, quando o outro não possui disposição para realizá-lo, como fazê-
lo estando apenas próximo, atento? Será mesmo certo que não há escravidão ou 
domesticação possível, não há estabelecimento de ordem possível, não há cooperação 
possível sem linguagem? Em todo caso, uma cooperação se organiza: as pessoas que 
estão com Deligny se comprometeram a viver na presença próxima de Janmari e das 
outras crianças enviadas à rede. Seus movimentos, seus deslocamentos no tempo 
e no espaço muitas vezes incomodam, mas não proibiremos que os façam, vamos 
cartografá-los e sobrepor suas imagens àquelas dos caminhos seguidos pelos adultos. 
Vamos observar e só depois analisar. O espaço dos mapas no qual se inscrevem os 
percursos da vida cotidiana configura um espaço comum onde os trajetos não são 
indiferentes à presença dos outros, formando um limite visual para as idas e vindas 
das crianças que até então os adultos não percebiam, um limite centrado no espaço 
de convivência.

Um lugar de vida em pesquisa

Na rede, Janmari não é um excesso, como no hospital onde estava internado 
antes de sua mãe o confiar a Deligny. Aliás, lá ele também não era um excesso, 
pois contribuía para criar empregos para o pessoal hospitalar, para a economia de 
serviços. Mas ele estava reduzido à imobilidade, desumanizado. Em Cévennes, ele 
traça, participa de um mundo aberto onde suas perturbações não são contidas nem 
neutralizadas, mas acompanhadas como tudo mais que se passe e que possa induzir 
outras significações. Janmari participa de um lugar de vida em pesquisa, a qual 
consiste em investigar o que é viver em comum quando não é mais preciso que nos 
suportemos uns aos outros6NT. Hoje, acrescentaríamos: porque não somos todos 
iguais – uma vez que as reivindicações pelas semelhanças e homogeneidades deu 
um grande salto à frente. Mas na época em que conheci Deligny, no início dos 

5	 NT [No original, sourcier, que em francês se refere ao “vedor”, isto é, aquele que pesquisa nascentes 
d’água. No Brasil, também são popularmente conhecidos como caçadores de nascentes].

6	 NT [Aqui, o uso da forma reflexiva – quand on ne se suporte pas les uns et les autres – remete ao 
duplo sentido do verbo suportar: aguentar/tolerar, mas também apoiar/amparar].



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 182

anos 1970, o que mais nos dava dores de cabeça era a ausência de uma linguagem 
para alinhar os problemas, para resolver os conflitos, para fabricar consenso apesar 
das diferenças. Problemas colocados aos outros membros da rede pelos gestos de 
Janmari, pelo fato de que ele girava em círculos e ladrava sem que se soubesse o 
motivo, de que não se podia falar com ele, de que não se podia pedir nada a ele, de 
que ele não entendia, de que ele não parava quieto, de que não havia comunicação. 
Querer reformar as coisas arrastando o outro à nossa imagem é uma causa perdida; 
o que importava é que, permanentemente, tentássemos nos dar os meios para poder 
continuar com ele. Ele era a baliza do espaço comum.

Artifícios motores

Os mapas, assim como as imagens cinematográficas de alguns filmes rodados 
por ou com Deligny não são representações, mas artifícios motores, máquinas para 
dar o que pensar ao grupo que vive em presença próxima, como em todos os grupos 
que se ocupam de experiências de criação continuada de uma vida comum. Deligny 
se impõe condições extremas para pensar o estar-juntos. Mas, ao fazê-lo, ele afirma 
que esse estar-juntos só pode ser construído e reproduzido no quotidiano se nos 
dotarmos de instrumentos de avaliação no dia a dia e de hipóteses de montagem. A 
hierarquia, o ordenamento de todos de acordo com a idade, o dinheiro ou o mérito 
são artifícios motores poderosos, mas dispõem tão somente de uma mobilidade 
linear, a ascensão como mola propulsora. Ela não deixa espaço para a abordagem 
sensório-motora do mundo, para as mobilidades circulares e turbulentas, a não ser 
que estejam sujeitas ao seu esforço de canalização. Mesmo que sejam muito eficazes, 
os vagabundos e os nômades sempre mantêm um certo poder de perturbação. É 
possível que a zona de pertinência dessa mobilidade linear ascendente um dia se 
esgote, que a base social de sua relevância se retraia e que, ao aspirar novos grupos 
populacionais, o movimento ascendente produza também novas escumalhas.

O espaço comum é o traço de um no outro

As tentativas de Deligny, de Cévennes à Grande Cordée, de Armentières à 
La Borde mostram que o estar-juntos não é o resultado de uma negociação, de um 
objetivo a ser perseguido, em relação ao qual sempre encontraremos o outro em falta 
– e nas últimas escolhas de Deligny, numa falta radical – mas de um estar-aí que 
organizamos, que constituímos como hipótese de todas as pequenas ferramentas 
que nos damos para implementá-lo. Nesse estar-aí, estar-juntos, não há nenhuma 
reciprocidade esperada do outro a priori, nenhuma condição. O ser-aí humano é 
uma incondicionalidade, sem pertencimento, mas capaz de aliança dentro da rede. 
O espaço é feito de redemoinhos para um e de tecnologias de visão para o outro, e o 
espaço comum é o traço de um no outro, a condição da acolhida de um pelo outro, 
da vida em comum, da constituição da rede. Sua sociedade não é transparente, nem 
para eles, nem aos outros; as visões e as práticas comuns são parciais, e habitam o 
seio desse nós em que a rede evolui.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 183

Uma rede de ajuda na estrada de cada um

Como destaca Émile Copfermann no prefácio de Os vagabundos eficazes, 
trata-se de constituir “um meio cuja posição assumida possa intervir utilmente 
na história já traçada das crianças”. Nesse meio, a presença das crianças, com suas 
singularidades, é tão constitutiva quanto a dos educadores, a organização dos locais, 
sua posição geográfica, as relações com seu exterior, o imutável, os educadores. É 
a vida das crianças vai trazer ao educador os problemas com os quais animar a 
sua, cruzando seus próprios questionamentos. Que as crianças sejam delinquentes, 
temperamentais ou deficientes, pouco importa para Deligny, que se oferece para 
lhes proporcionar uma pausa em sua trajetória de vida, se aproveitando de uma 
parada – sem dúvida obrigatória – para recuperar forças. A rede de Deligny se 
inspira nos albergues da juventude, cujos animadores ele conhecia bem: é uma rede 
de ajuda na estrada de cada um.

Um ambiente de apoio que os informa

“O que é essa mania de ter sempre um grupo ao alcance da mão, como 
outros têm um breviário ou um transistor?”, pergunta Deligny sobre sua propensão 
a sempre reconstruir jangadas. É preciso multiplicar as chances de se safar, de 
encontrar linhas de errância, de circular ao longo das linhas que unem os pontos 
de ancoragem do grupo. As crianças ou os adultos precisam de uma coletividade, 
ou melhor, de um meio de apoio que os informe e inspire de maneira coerente e 
contínua. Eles precisam disso como qualquer um; para os outros, a família ou a 
empresa fornecem fragmentos disso. Mas esses detritos são armazenados sob um 
arsenal fortificado, no instituído, um instituído que, para essas crianças, está por ser 
construído, a partir de quase nada. Para elas, o instituído não é solene, é decadente; 
puni-las em seu nome não produz nada. Não pode haver uma chamada à ordem 
que supostamente lhes faltou; é preciso lhes permitir passar a uma ordem vivível, 
comum.

Se imaginar

Não se deve tentar fazê-los lembrar ou reproduzir mentalmente o passado, 
eles não dispõem de meios para isso, pois há um buraco nesse lugar que é a causa 
da sua singularidade. Prendê-los a isso não lhes permitirá nada. É preciso fazê-
los se imaginar no presente e no futuro, se jogar na construção do espaço onde 
são acolhidos, onde sua partitura ainda não foi rechaçada, pois ainda está por 
ser composta. Cada criança à sua maneira, cada adulto buscando essa postura a 
conquistar na jangada, a partir dos grandes dados dimensionais que marcam a 
tentativa, segundo o termo que agrada a Deligny quando se trata de falar de uma 
experiência em curso.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 184

Os gestos costumeiros situam o lugar

Essa tentativa se desenrola numa imagem local, numa cenografia original, 
a do costumeiro. Enquanto o signo diz respeito à intenção e ao acontecimento, 
as referências materiais ou gestuais estáveis, as rotinas, enquadram o humano 
comum, dando-lhe uma imagem situada. As palavras que trocamos numa conversa 
têm um valor ambíguo: significam ao mesmo tempo um acordo, uma similitude 
e uma diferença que fundam a necessidade das trocas para se chegar a um arranjo. 
A linguagem introduz entre os seres uma distância irreparável para alguns e cuja 
abolição para outros não passa de uma ilusão. Os gestos costumeiros declinam, 
estabelecem a identidade do lugar, traçam o cenário no qual a ação se torna possível 
para aqueles que se acreditavam excluídos de qualquer ação normal. Ao respeitar 
o costumeiro, ao agi-lo, o homem pode ser ao mesmo tempo homem, homem do 
dia a dia, e humano, aberto a todas as figuras possíveis do homem. O costumeiro 
é feito de algumas coisas e gestos nos quais se reconhece o humano. O hs, o homem 
que nós somos, como o chama Deligny, é inumano, rejeita o outro humano que se 
apresenta a ele, não está aberto ao todo do humano; ele está esgotado. O hs erradica 
o costumeiro, delimita o terreno, constrói um espaço fora do chão, geneticamente 
modificado, com desempenhos previsíveis e limitados. Mas o ser humano o 
transborda por todos os lados.

Silenciar não é calar-se

O ser humano aparece fora da linguagem, no costumeiro, nos usos, nas ações, 
no virtualmente comum relatado pela observação. Silenciar como Janmari não é 
calar-se, não é uma reação; é uma postura, uma atitude, um estilo de vida, um 
conjunto de gestos que mantêm a fala à distância7NT. Janmari mantém-se alerta, 
à beira do acontecimento, está atento, mas ele não se implica, ele desaparece, 
provisoriamente, e volta incansavelmente ao costumeiro. Para Janmari, o lugar das 
coisas é muito importante, mais do que as próprias coisas. Ele se interessa por poucas 
delas, e o espaço de convívio que ele partilha com Deligny é bastante singelo. Ele 
acompanha a circulação dessas coisas, se inquieta com seus movimentos sem, no 
entanto, se apropriar delas. As coisas não lhe pertencem, elas circulam no grupo, 
e ele acompanha essa circulação com seu corpo. Janmari é um ser humano sem 
propriedade, a começar pela de si mesmo. Ele é circulação, movimento, sensação.

A casta é outra maneira de ser si

Enquanto Janmari experimenta o mundo à beira, descentrado em uma 
jangada-comum a todo um grupo, O homem que nós somos se reflete no centro do 
real. Ele prefere o símbolo que unifica excluindo, que centra o mundo à semelhança 
de si mesmo, à imagem que divide reunindo, sob o risco de dispersar o mundo e 

7	 NT [No original, tiennent la parole forclose, no sentido de prescrita, apartada. Optamos pela 
imagem da distância, em oposição à proximidade e presença do gestual].



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 185

de descentrá-lo. O homem que nós somos se afasta do humano do ser, do comum 
da espécie, que ele confunde com a única figura que ele conhece, que ele repete, 
que ele impõe. Ele abandona a curiosidade e condena as outras figuras do ser 
humano ao desaparecimento. O comum da espécie é não objetivado, é o exterior, a 
estranheza; em extensão, os trajetos a explorar são ilimitados. O território comum, 
pelo contrário, é circunscrito, defendido, submetido ao símbolo que o define, que 
designa aqueles que lhe pertencem, a casta que se reconhece nele. A casta é outra 
maneira de dizer si, si mesmo, o homem em ruptura com o ser humano, fora do 
comum.

O costumeiro é pavimentado por rigores incompreensíveis

O acaso não tem linguagem. Um acontecimento eclode, logo vem outro8NT. 
Ele não sinaliza, não avisa. Os homens interpretam, comentam com uma ferramenta 
bem imperfeita. O que é o tempo? O tempo que faz ou o tempo que passa? Quantas 
palavras têm pelo menos dois sentidos comuns, criando poças de sentido nas quais 
se enfiam os vagabundos, os palhaços? A linguagem é ambígua. Quando uma 
autoridade passa por aí e impõe seu sentido único, isso é a deriva, a impertinência, 
talvez a violência. O costumeiro, os rituais, os hábitos são “pavimentados com 
rigores incompreensíveis”; é preciso fazê-lo porque é assim que se faz, mas sem 
interpretação, no nível do fazer e não do dizer, ou, se for para dizer, o sentido das 
palavras não importa, só importa a repetição dos sons. O costumeiro é partilhado, 
comum, fora da linguagem, gestos que mantêm o mesmo sentido, sejam eles feitos 
por nós ou não, independentemente do lugar que ocupamos nas relações sociais. O 
homem que nós somos tenta tampar os buracos no sentido das palavras com tudo o 
que está ao seu alcance. As configurações barrocas a que ele chega poderiam ter valor 
de criação, de deriva, se elas não se afirmassem como únicas, objetos de identidade 
e fatores de exclusão. O homem que nós somos quer se tranquilizar à custa de um 
distanciamento crescente do ser humano, de uma produção crescente de loucura, 
de pobreza, de delinquência. Quaisquer que sejam os métodos, uns mais científicos 
que outros, com os quais O homem que nós somos trata seus restos, sua limpeza os 
propaga.

O humano como potência de vida

O humano sempre foi domesticado pelo homem que nós somos, que organizou 
com constância seu desvio em relação ao animal com o qual se sentia semelhante. 
O humano do ser, o humano como espécie animal, como potência de vida, carrega, 
no entanto, o homem, suas realizações simbólicas, suas tentativas de unificação, as 
rupturas que ele introduziu. E esse humano, essa potência de vida é irredutível ao 
esforço pedagógico, à sua canalização em formas contidas; ela sempre o excede, de 
maneira mais ou menos direta, de maneira mais ou menos repreensível. O resto 

8	 NT [No original, Un événement arrive, un autre].



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 186

que as operações simbólicas do homem produzem pertence a esse substrato comum 
sobre o qual elas se produzem; é inerente a elas. É indispensável a elas, condição para 
a manutenção da diferença entre o humano e o mecânico, condição da potência do 
humano.

O educador oferece o imutável

Uma obra que trace esta diferença, que permita imagear9NT do comum, é rara. 
O educador pensa sua mediação como parte da ordem, no trabalho de canalização 
das pulsões para o socialmente correto, ao mesmo tempo em que enfrenta 
diariamente seu transbordamento e que talvez seja atraído por essa perturbação. 
Mas o educador de quem Deligny faz o retrato oferece aos jovens o imutável de 
que eles precisam para reconstruir sua singularidade; a jangada oferece aos jovens 
em errância ou em dificuldade os fundamentos da vida cotidiana. Participam dela 
pessoas que decidiram viver em “presença próxima” desses jovens. A imutabilidade 
do lugar, da rede, dos marcos temporais e das práticas sustenta a capacidade de 
acolher as pessoas que passam, de apoiar as liberdades que se buscam.

A rede inventa o cotidiano

Deligny é uma prática contínua de escrita, de cinema, do projeto no sentido 
de problema: lançar à frente as coordenadas do que se faz para desdobrar o sentido, 
os sentidos, que desdobram a diversidade das crianças. Nenhuma é igual à outra 
e cada uma deve encontrar o seu caminho a partir do que lhe é oferecido e que 
irá variar com a chegada de amigos à jangada. A tentativa de Deligny não é uma 
instituição conforme a um modelo; ela é um agrupamento de pessoas em busca de 
um projeto baseado em uma rejeição comum das instituições de confinamento e 
das instituições hierárquicas, mas também dos tratamentos medicamentosos e de 
todas as medidas que consistem em transformar o sintoma vital das crianças em 
um erro temporário que pode ser rapidamente eliminado. A atitude educativa é 
considerada por esses desertores da normalidade como uma repetição da violência 
inicial que reproduz a violência da criança, ou sua estranheza. Da parte de Deligny, 
seu compromisso é total em participar da busca por meios de viver em presença 
próxima com as crianças. A rede inventa diariamente, e Deligny fala, dá sentido, 
fabrica as palavras que se tornarão as ferramentas dos outros. Com a morte de 
Deligny, a rede perdeu seu tecelão10NT. Como fazer?

9	 NT [No original, qui image le commun. A difícil tradução dessa forma verbal por “que imagina o 
comum”, embora pareça razoável, escapa à estrangeiridade proposital do verbo empregado por 
Querrien (cf. primeira nota)].

10	 NT [No original, le réseau n’a plus de parleur. A tradução literal (“a rede não tem mais falante”), 
embora precisa, destoa inteiramente da sutileza adotada por Querrien no francês, que joga com 
ambivalência e contradição de que Deligny fosse a um só tempo falante e porta-voz nas tentativas 
de viver com aqueles para quem o silêncio é um modo de ser. Assim, preferimos desviar do léxico 
e acompanhar a deriva visual das mãos que, escrevendo, tramaram as linhas da rede].



Signos, Lajeado, ano 46, n. 3, p. 179-187, 2025. ISSN 1983-0378 187

Referência

QUERRIEN, Anne. Fernand Deligny, imager le commun. Multitudes. Revue politique, 
artistique, philosophique. n. 24 (1), pp. 167-174. Disponível em: https://www.
multitudes.net/fernand-deligny-imager-le-commun/. Acesso em: 15 dez. 2025.


